
Cahiers du Brésil Contemporain, 2002, n° 49/50, p. 109-123 

LE MASQUE SYNCRETIQUE EN QUESTION  
FETE-DIEU ET SACRIFICE AU DIEU DE LA CHASSE DANS LE 

CANDOMBLE BAHIANAIS DE NATION KETU  

Emmanuelle Kadya TALL* 

Dans certaines maisons de candomblé de Salvador da Bahia de Todos os 
Santos, capitale de l’état de Bahia et de la baie du Recôncavo, considérée 
comme la Rome du candomblé, tous les ans, le jour de la Fête-Dieu, un rituel 
sacrificiel est dédié à Oxossi, divinité de la chasse et de la forêt régissant 
l’ancien royaume de Ketou. Ces maisons ont ceci de particulier qu’elles sont 
parmi les plus anciennes de l’endroit, qu’elles se réclament de la nation 
Ketu1, et qu’elles participent activement à la politique d’orthodoxisation et de 
re-traditionalisation des cultes afro-brésiliens. Dans ces maisons, la fête 
dédiée à Oxossi inaugure le calendrier annuel des fêtes liturgiques. Ce jour 
dédié à l’eucharistie dans le rituel catholique est aussi le jour de Saint 
Georges pour les gens du candomblé qui l’associent à Oxossi. 

Alors que chaque maison a un calendrier liturgique propre, même s’il 
peut parfois correspondre aux calendriers des autres maisons, le grand 
sacrifice annuel dédié à Oxossi dans ces maisons se déroule toujours un 
jeudi, le jour de la Fête-Dieu. Les discours locaux ont tendance à reproduire 
ce que Bastide dit à l’envi, à savoir que la contiguïté de deux rituels, l’un 
païen, l’autre chrétien, sont un effet de masque hérité du passé esclavagiste 
où les noirs n’avaient pas le droit d’honorer leurs divinités. Cette idéologie 
du syncrétisme de masque, aujourd’hui véritable donnée du discours émique, 
nous paraît très insatisfaisante dans la mesure où les deux rituels, celui de 
l’eucharistie et celui du sacrifice d’une tête de bœuf, participent d’un même 
événement, dans lequel l’eucharistie et l’offrande d’une tête de boeuf à 
Oxossi renouvellent les sacrifices primordiaux de l’ancêtre fondateur du 
christianisme et de la divinité régissant la communauté du candomblé de 
nation Ketu. Ces deux rituels se complètent dans une même logique 
sacrificielle de ré-assertion d’un ordre à la fois social et religieux.  

                                                           
* Chargée de recherche, IRD, CEA-EHESS 
1 Nation considérée aujourd’hui comme la plus pure, la plus orthodoxe par les gens du 
candomblé. Pour plus de détails sur les nations du candomblé bahianais voir Tall 
(2002). 



Emmanuelle Kadya TALL 

 

110

L’articulation de rituels catholique et païen le jour de la Fête-Dieu, dans 
des maisons se considérant comme les plus traditionnelles, oblige à 
questionner la notion de syncrétisme telle qu’elle est définie habituellement. 
En effet, si des rituels appartenant à deux logiques religieuses différentes 
s’articulent dans un même espace-temps consacré, avec cependant des 
moments et des acteurs différenciés, on peut se demander si cet ensemble 
rituel est un bricolage syncrétique ou une rationalisation/construction 
rationnelle guidée par une logique des valeurs telle que la définit Louis 
Dumont (1983).  

Le sacrifice communément appelé “tête de bœuf” célèbre une aventure 
d’Oxossi selon laquelle il aurait perdu une corne. C’est pour marquer cet 
épisode légendaire qu’est sacrifié, annuellement, durant le ossé1, dans 
certaines maisons de nation Ketu, un taureau le jour de la Fête-Dieu. Les 
cinq, six maisons où se réalise encore aujourd’hui le rituel de la tête de bœuf 
(cabeça de boi) appartiennent toutes à la même lignée symbolique. Les plus 
célèbres d’entre elles sont le Gantois, l’Opô Afonjá et l’Engenho Velho, 
issues de la même lignée/racine et considérées comme les maisons 
fondatrices du candomblé à Bahia. 

Le Gantois, rouvert en 2002 après quatre ans de pause rituelle (axêxê)2 
consécutive au décès de la précédente chef de culte, a annoncé officiellement 
la réouverture de la maison et le nom de l’héritière le jour de la Fête-Dieu le 
30 mai 2002. Une messe matinale à l’église Nossa Senhora de Santana3 a 
inauguré la journée et les festivités se sont poursuivies dans le temple 
consacré jusque tard dans la nuit, avec la descente des dieux. 
                                                           
1 Célébration annuelle d’un orixá, terme yoruba (òsè) désignant le jour saint et la 
semaine. 
2 Axêxê désigne ici le temps rituel du deuil qui est plus ou moins long selon la 
renommée d’une maison et qui est au minimum d’un an. Durant cette période, les 
activités du terreiro sont fermées au public. 
3 Cette église la plus proche du terreiro a été choisie car l’église fréquentée 
habituellement par les gens du candomblé, Nossa Senhora Rosário dos Pretos, était 
déjà retenue pour célébrer un office pour une maison sœur, Engenho Velho dite Casa 
Branca. L’église Nossa Senhora de Santana, située dans le quartier du Rio Vermelho 
accueille aussi fréquemment les gens du candomblé et ses alentours sont le théâtre 
d’une fête afro-brésilienne très courue à Salvador, celle de Yemanja. Quant à l’église 
Nossa Senhora Rosário dos Pretos, elle a été construite par les esclaves et les 
affranchis au début du XVIIIe siècle aux portes du Carmel dans la ville haute et elle 
abrite une confrérie laïque catholique du même nom. 



Le masque syncrétique en question 

 

111

FETE-DIEU ET CABEÇA DE BOI CHEZ PAI D. LE JEUDI 29 MAI 1997 

La maison de culte de Pai D. est vaste mais modeste. Elle se situe dans 
un quartier périphérique (Águas Claras) de Salvador qui, lorsqu’il s’y est 
installé il y a une trentaine d’années, était encore en pleine campagne. Depuis 
l’installation du pôle pétrochimique à Camaçari dans les années 1970/80, la 
croissance urbaine s’est accélérée et ce quartier est désormais plus peuplé. 
Toutefois, il est encore suffisamment aéré pour que Pai D. puisse pratiquer 
ses rituels sans incommoder ses voisins ou en être incommodé. Il a quitté un 
quartier plus proche du centre ville pour des raisons de manque d’espace et 
de discrétion. Sa maison est affiliée au Gantois par des liens de consanguinité 
symbolique.  

Lorsque nous arrivons à 7 heures du matin dans le salon (barracão) où 
se déroulent habituellement les fêtes dédiées aux orixás, la partie réservée 
aux tambours est masquée à la vue par un rideau. Une table dressée et 
recouverte d’une nappe brodée blanche accueille une statue imposante de 
Saint Georges, cuirassé comme un croisé et monté sur un cheval fougueux 
qui piétine un dragon. Des chaises en plastique sont ordonnés en rang face à 
cet autel provisoire. Nous attendons le prêtre qui va célébrer la messe et 
procéder à quelques baptêmes. Ce prêtre qui appartient à un courant 
charismatique de l’église catholique vient depuis de nombreuses années 
célébrer la messe deux fois l’an, lors de la Fête-Dieu et lors de la fête dédiée 
à Nanã Buruku, mère de tous les orixás, associée à Sainte Anne et considérée 
comme la mère de la Sainte Vierge.  

Un adepte de la maison est allé en voiture chercher le prêtre à son 
domicile et ce dernier arrive habillé en civil avec une petite mallette 
contenant les différents objets-dieux qui vont servir de support au rite 
catholique. Une foule en majorité féminine afflue pour assister à la messe. 
Plusieurs femmes sont venues les unes avec des statuettes représentant les 
jumeaux Cosme et Damien, les autres avec la photo d’un parent ou encore un 
certificat de baptême à faire signer. D’un geste appliqué et précis, le prêtre 
installe autour de lui une statuette représentant Jésus crucifié, un calice, un 
ciboire, un missel et la Bible, après avoir embrassé sa calotte d’officiant, puis 
son étole dont il se couvre les épaules, sur un surplis blanc. L’étole et la 
calotte sont d’un rouge vif, la première est ornée d’un côté d’une colombe 
tenant dans son bec un fil jaune, et de l’autre de motifs géométriques 
délimités par un fil brodé jaune. Avant de débuter l’office il actionne sur 
l’autel et la partie réservée au public un encensoir prêté par les gens de la 



Emmanuelle Kadya TALL 

 

112

maison. Durant son prêche, Dom L. aborde les questions sociales de la 
prostitution enfantine et des enfants des rues, décrivant en détail la journée de 
la Fête-Dieu dédiée au corps et au sang du Christ, puis il compare St Georges 
à un être de lumière avant de prier pour tout le monde, en énumérant dans 
l’ordre, le maître de céans, son épouse, le pape, les protestants et les fils de la 
maison. La messe se clôt par la communion à laquelle très peu de fidèles 
participent. Ce n’est pas la première fois que nous assistons à une messe 
donnée dans le cadre d’une fête de candomblé et nous sommes toujours 
étonnée de voir le faible pourcentage de communiants par rapport à 
l’assistance toujours très nombreuse. Une réponse assez curieuse nous a été 
donnée d’après laquelle l’ingestion du corps du Christ est incompatible avec 
les excès qui accompagnent les fêtes de candomblé. Par excès nos 
interlocuteurs se référent essentiellement aux boissons alcoolisées qui ne sont 
pourtant nullement interdites par l’église catholique. Cette réponse très 
“pentecôtiste”1 nous semble une réponse toute prête qui en cache une autre, 
plus difficilement exprimable et qui pointe l’impression de redondance des 
deux rituels. D’ailleurs la majorité des femmes qui ont assisté à la messe se 
retirent mais certaines d’entre elles reviennent “espionner”2 la descente des 
dieux et leurs danses, le soir venu. 

Un petit-déjeuner copieux est servi à l’assistance et au prêtre. Pai D., 
pressé d’en finir avec le rituel chrétien, dépêche un taxi pour raccompagner le 
prêtre. Pendant la messe qui n’a pas duré une heure, les différents hommes de 
la maison s’activent sous son œil attentif.  

Dès la messe terminée, Pai D. fait exploser des feux d’artifices pour 
prévenir le sacrificateur (axogum) qu’il peut tuer le bœuf. Le bœuf est 
immolé par un de ses fils dans un terrain vague autrefois tenu comme 
l’ancien abattoir du quartier. Contrairement aux sacrifices animaux 
habituellement effectués dans l’enceinte consacrée du terreiro3, le sacrifice 
du bœuf dédié à Oxossi doit être accompli dans un lieu non domestique, car 
« le bœuf est un ancêtre très fort et tirer la peau du bœuf c’est le mettre à nu, 
ce qui peut avoir des conséquences fâcheuses si on ne respecte pas les 

                                                           
1 Les nouveaux pentecôtistes interdisent boissons alcoolisées et cigarettes à leurs 
fidèles. 
2 Espiar o candomblé est une pratique courante pour certaines personnes intéressées, 
mais qui craignent la descente des dieux sur elles-mêmes. 
3 Littéralement terrain, désigne l’espace consacré des maisons de candomblé. 



Le masque syncrétique en question 

 

113

fondements [du rituel] »1. Il est dangereux en ce qu’il réactive le pouvoir de 
vie et qu’il est en relation directe avec l’ancestralité, donc avec la mort. C’est 
pourquoi les entrailles et la peau ne sont jamais conservées par les membres 
de la communauté sous peine d’en mourir. Sur elles sont déchargées tous les 
pouvoirs de mort, la tête et les autres parties du corps du bœuf étant traitées 
rituellement pour recharger et renouveler le pouvoir de vie du dieu fondateur 
et ancêtre primordial de la nation Ketu. Au même moment, le salon est 
réaménagé comme au théâtre pour les actes suivants. Les chaises sont 
rangées contre les murs latéraux, le coin des femmes et des hommes est à 
nouveau séparé par le pilier central. Pai D. dépose au seuil du salon deux 
cornes de bœuf sur un lit de haricots secs grillés (feijão fradinho) où reposent 
aussi un arc et une flèche d’une seule pièce en bronze représentant Oxossi. 
L’autel d’Exu, situé à gauche de l’entrée du salon, est particulièrement bien 
fourni ce jour-là. Des bouteilles de bière brune, de cidre et d’alcool fort se 
dressent devant les sculptures d’Exu et de Maria Padilha2, une tenture rouge 
fait ressortir le Preto Velho3 dressé sur une coupe à même le sol avec son 
éternelle pipe à la bouche, à côté du trident d’Ogun fiché dans un pot de 
espada de ogun (Sansieveria ceylanica Willd). 

Nous suivons le groupe des adeptes qui se rendent à l’ancien abattoir 
aujourd’hui abandonné. Le bœuf est dépecé à l’abri des regards indiscrets, les 
entrailles sont déposées dans un faitout, la tête est placée dans une grande 
bassine en aluminium recouverte de pagnes où la couleur dominante est le 
vert. Un arc et une flèche symbolisant le dieu de la chasse sont placés sur les 
pagnes et pendent sur le devant. Les adeptes initiés forment une procession 
autour de l’ogã4 qui porte l’objet-dieu “tête de bœuf” jusqu’au terreiro. Les 
entrailles entreposées dans un faitout enturbanné suivent de la même 
manière. Elles seront jetées tard dans la nuit dans la brousse/forêt. 

Les objets-dieux suivent un parcours obligé avant de rentrer 
définitivement dans leur espace consacré, loin des regards profanes : tout 
d’abord ils marquent un arrêt au seuil du barracão, à l’entrée principale, et 
                                                           
1 Pai D. le 06/06/97. 
2 Exu féminin appartenant à la classe des caboclos, entités indigènes/autochtones. 
3 Littéralement Vieux Noir, représentant l’esprit des anciens esclaves. Cette figure 
comme la précédente appartient au panthéon de l’umbanda aussi nommé candomblé 
de caboclo.   
4 Ogã charge et titre de l’initié masculin qui n’entre pas en possession. 



Emmanuelle Kadya TALL 

 

114

font ensuite plusieurs fois le tour du pilier central, escortés par les chants et 
les danses des adeptes qui s’accrochent à l’objet-dieu tout en conduisant la 
ronde autour du pilier central. Les salutations d’usage aux quatre points 
cardinaux, aux tambours et devant Exu, la divinité du seuil et le messager des 
dieux, se font par génuflexion des adeptes et dépôt de l’objet-dieu sur le sol. 
Ensuite, les objet-dieux ressortent par la porte principale, traversent une cour 
où se trouve la chambre d’Exu et des ancêtres, reviennent par une porte 
latérale et parcourent le salon pour sortir vers l’arrière-cour qui abrite les 
différentes chambres des dieux où, là encore, des salutations aux divinités 
avoisinantes ont lieu en respectant un ordre hiérarchique rigoureux.  Les 
tambours se sont tus, les membres de la communauté s’affairent chacun à une 
tâche précise, le repas de la mi-journée est en partie composé de morceaux du 
bœuf sacrifié. Il est déjà presque midi et ce n’est pas avant deux heures que le 
repas sera prêt. D’autres animaux sont sacrifiés après le déjeuner tardif, mais 
cette fois dans les chambres des dieux : deux boucs, une dizaine de poulets et 
deux pintades. Si le dieu célébré aujourd’hui est Oxossi, fondateur du 
royaume de Kétou, les autres dieux de la maison doivent aussi manger, en 
particulier Xangô et Oxum qui sont les divinités personnelles du chef de la 
maison. L’après-midi est consacré à la préparation des viandes et mets divers 
qui vont composer le repas de communion. 

Vers 19 heures 30, la yalorixá, épouse du maître de maison et 
responsable à part entière du terreiro, met la dernière main à la préparation 
du salon. Elle disperse sur le sol des feuilles d’aroeira (Schinus aroeira 
Vellozo, Anacardiacées) et de l’eau parfumée. La couleur dominante est le 
vert, le pilier central est décoré de feuillages divers retenus par de grands 
nœuds, la photo de l’initiateur de Pai D. ainsi qu’un crucifix en bronze et les 
trois tambours sont tous ornés de nœuds de ruban de couleur verte.  Les fils et 
filles de la maison se relaient à la douche, puis au repassage des vêtements 
qu’ils porteront tout à l’heure. Une certaine lassitude se fait sentir, c’est le 
creux de la vague, l’entre-deux du sacrifice et de la communion. La fraîcheur 
du soir commence heureusement à tomber, le terreiro étant bâti sur une 
hauteur. Mais ce n’est qu’à 22 heures 20 que le maître de céans entre dans le 
salon vêtu d’un costume blanc cassé, d’une chemise grise épaisse, ornée 
d’une chaîne en fer argenté terminée par une croix et de trois colliers dédiés 
aux orixás Xangô, Oxum et Oxossi. Pai D. ouvre la session en frappant d’une 
baguette en bois une triple cloche ciselée argentée et cuivrée (agogô) et  
 



Le masque syncrétique en question 

 

115

s’assied sur un fauteuil richement sculpté destiné à un dignitaire de Xangô1. 
Sa femme vêtue d’une large jupe vert pomme et d’un corsage rose pâle le 
rejoint quelques instants plus tard et s’assied sur un fauteuil également 
sculpté, mais plus bas et moins imposant. Le xirê2 débute comme à 
l’accoutumée par Ogun, la divinité du fer qui ouvre le chemin. C’est la 
yalorixá qui conduit la ronde autour du pilier central tandis que son époux, 
Pai D., entonne les chants. La ronde est composée de vingt-cinq personnes 
dont six hommes et chacun occupe une place en fonction de son ancienneté 
dans l’initiation. A l’exception des futurs initiés ( abiãs), tout de blanc vêtus, 
chaque fidèle est habillé aux couleurs de son dieu et du dieu honoré ce jour-
là. Après le troisième chant, la yalorixá se rassied auprès de son mari après 
l’avoir salué rituellement et l’ensemble des adeptes composant la ronde 
s’aplatissent, ventre et front à terre, pour saluer dans l’ordre Exu, les ancêtres, 
les père et mère de Saint et l’ensemble des membres de la communauté en 
respectant l’ordre hiérarchique de séniorité dans la consécration. En dépit de 
la liberté de ton qui règne entre le chef de culte et sa communauté d’adeptes 
au quotidien, à l’heure du rituel, les coutumes sont respectées très 
rigoureusement. Les adeptes les plus anciens vont parfois s’asseoir sur les 
fauteuils en bois à côté des ogãs pour se reposer tandis que les plus jeunes 
s’accroupissent aux pieds du maître de céans ou contre le pilier central lors 
des pauses entre deux chants. Après quarante minutes de chant, la yalorixá 
qui s’était esquivée discrètement revient déposer, aux pieds de son mari, un 
plat enveloppé d’un tissu argenté qui recouvre les cornes de bœuf déjà 
présentes le matin au seuil du salon. Tous les adeptes viennent se prosterner 
devant elles et la yalorixá reprend sa place dans la ronde. Le rythme des 
tambours s’accélère et Pai D. frappe à plein bras les deux cornes l’une contre 
l’autre au-dessus de sa tête, déclenchant en cascade la descente des dieux. La 
yalorixá est une des premières à incorporer sa divinité des tempêtes, Oyá. 
Quelques spectateurs entrent aussi en transe et sont vite conduits dans la 
chambre des dieux où ils reprennent leurs esprits quelques instants plus tard. 
Pai D. veille à ce que tous les médiums initiés aient bien reçu leurs dieux et 
ceux qui tardent à se manifester sont rappelés à l’ordre par deux coups de 
corne au-dessus de la tête. Il est 23 heures 25 et un silence de quelques 

                                                           
1 Obaganju, titre honorifique donné aux ogãs de Xangô, Aganju étant un des noms de 
la divinité de la foudre et du tonnerre. 
2 Xirê désigne l’ordre dans lequel sont entonnés les chants et les danses pour honorer 
et louer les divinités au début de chaque cérémonie. Cet ordre varie peu selon les 
maisons et commence généralement par Exu puis Ogun pour se terminer par Oxalá. 
Cet ordre hiérarchique va du dieu le plus jeune à celui considéré comme le plus âgé. 



Emmanuelle Kadya TALL 

 

116

minutes permet à Pai D. de dénombrer ses troupes. Les tambours reprennent 
vie et annoncent le rassemblement des médiums incorporés qui entrent à 
reculons dans la chambre consacrée (roncô) où ils vont revêtir les habits 
chatoyants de leur dieu respectif. La yalorixá toujours en transe revient 
quelques instants plus tard, accompagnée de trois jeunes filles et guidée par 
un jeune adepte qui avance à reculons autour du pilier central. Elle va en faire 
trois fois le tour en dansant puis elle embrassera plusieurs membres de 
l’assistance avant de regagner le roncô. 

Pai D. annonce une pause d’une heure au bout de laquelle les orixás 
reviennent dans le salon vêtus de leurs plus beaux atours. Arrivent 
successivement deux Oyá, trois Oxossi et un Osanyi, deux Obaluayê, un 
Ogun et deux Oxum1. Chaque groupe de dieux danse à tour de rôle tandis que 
les autres fils et filles de la maison distribuent des assiettes de caruru2 à 
l’assistance. Il est près de deux heures du matin lorsque la fête se clôt sur les 
dernières danses d’Oxum. 

DE LA CHAIR DU CHRIST, DES DIEUX AFRICAINS, DES ESPRITS INDIGENES ET 
DES SAINTS CATHOLIQUES  

Que peut-on dire de ce rituel de la tête de bœuf dédié à Oxossi qui 
ressemble en de nombreux points à n’importe quelle fête de candomblé ? 

Nous pouvons le considérer comme un fait rituel total dans la mesure où 
il en appelle à l’ensemble des divinités qui composent le panthéon afro-
bahianais. En effet au cours de cette journée, le rapport à l’église catholique, 
le rapport à l’ancestralité et l’autochtonie et le rapport à l’Afrique mythique y 
sont bien présents, à la fois, ensemble et différenciés. 

Reprenons pas à pas l’ensemble du cérémonial. La journée se 
décompose en diverses séquences rituelles qui forment un tout. Avant 
d’entrer dans le détail, il convient de présenter les acteurs du drame qui se 
joue ce jour-là et les liens qu’ils entretiennent entre eux. Il y a Jésus-Christ 
                                                           
1 Osanyi est la divinité des feuilles médicinales et liturgiques, Obaluayê, la divinité de 
la terre qui se manifeste par les maladies éruptives et Oxum, la divinité des eaux 
douces. 
2 Plat à base de gombos, crevettes sèches, huile rouge, oignons et piments, composé 
de façon différente selon le dieu honoré. 



Le masque syncrétique en question 

 

117

dans sa chair et son sang sacrifiés pour gagner la rédemption des chrétiens, il 
y a Oxossi, l’ancêtre fondateur de la nation Ketu, ainsi que le caboclo, 
ancêtre générique des amérindiens du Brésil et enfin Saint Georges ayant tué 
un dragon sur le chemin des croisades.  

Rappelons que Salvador de Bahia, première capitale du Brésil, est aussi 
dénommée Salvador de la Baie de tous les Saints (Salvador de Bahia de todos 
os Santos) et que Jésus-Christ, sous l’appellation de Seigneur de la Bonne Fin 
(Senhor do Bonfim ), en est le protecteur attitré. 

La Fête-Dieu tient son origine dans la vision fondatrice d’une béguine 
de Liège au XIIIe siècle et la célébration de l’Eucharistie a été ensuite 
formalisée par Saint Thomas d’Aquin sur ordre du pape Urbain IV qui 
l’institua en 1264. «Chaque année, le jeudi suivant la Trinité (octave de la 
Pentecôte), elle proclame la transubstantiation du pain en chair réelle du 
Christ par les paroles d’un prêtre ; elle invite à la consommation de ce corps 
divin par chacun des membres de sa communauté mystique ; elle exhibe la 
nature divine du Christ et exalte la Rédemption des hommes par un corps 
meurtri» (Molinier, 1996, p. 7). La Fête-Dieu représente à la fois la victoire 
de l’Église sur ses ennemis, le sacrifice du Christ qui rachète tous les 
hommes et le joyeux festin qui préfigure le Royaume. 

Dès sa création, cette fête connaît un succès immédiat dans l’Europe du 
Nord au Sud, et A. Molinier (op. cit., p. 10) souligne que «de toutes les fêtes 
de la chrétienté, la Fête-Dieu apparaît comme la plus riche en inventions, en 
particularismes, en hétérodoxies, certains diraient en idolâtries».  

Dans le même ouvrage P. Romero de Solís analyse, sous le signe de la 
mort sacrificielle, la Fête-Dieu et la tauromachie qui l’accompagne en 
Espagne depuis son apparition. Percevant la tauromachie comme un contre-
rite à l’Eucharistie, il émet l’hypothèse selon laquelle ces deux manifestations 
sont simultanées parce que la population locale a «pu ressentir le besoin de 
donner suite au mystère du sacrifice eucharistique (par principe 
incompréhensible au plus grand nombre) avec le sacrifice taurin. N’ayant 
pas interrompu la pratique oblative archaïque de l’immolation du taureau, il 
cherchait à reproduire ce vécu religieux tout en intégrant le mystère de 
l’Eucharistie au cœur de son propre système culturel» (op. cit., p. 99). La 
corrida et le sacrifice des taureaux, prolongement païen du sacrifice de la 



Emmanuelle Kadya TALL 

 

118

messe, y sont vus comme un sacrifice votif destiné à alimenter les pauvres et 
les déshérités (op. cit., p. 98). 

A Salvador de Bahia, la Fête-Dieu est la seule fête chrétienne qui intègre 
le calendrier liturgique des maisons de candomblé.  C’est d’ailleurs ce jour-là 
que débute l’année calendaire rituelle. Le sacrifice d’un boeuf/taureau, le jour 
de la Fête-Dieu, n’est pas sans rappeler le sacrifice primordial du Christ et 
l’Eucharistie qui le commémore. Le pain et le vin contenant 
substantiellement le corps, le sang, l’âme et la divinité du Christ trouvent leur 
équivalent dans la tête et la chair du bœuf immolé ce jour. La distinction 
entre le corps et le sang du Christ, symbolisés respectivement par le pain et le 
vin, est bien une représentation de la mort du Christ et la célébration de 
l’Eucharistie peut bien être analysée comme un culte à l’ancêtre du 
christianisme. Abordée sous cet angle, la Fête-Dieu participe pleinement de 
la célébration des ancêtres mythiques du panthéon afro-bahianais. C’est 
d’ailleurs en inaugurant l’année rituelle par la commémoration des ancêtres 
que les liens entre passé, présent et futur sont à nouveau activés. 

Oxossi, divinité de la chasse régissant l’ancien royaume de Kétou, est 
considéré comme étant le frère d’Ogun, divinité du fer qui ouvre les chemins 
et il est très lié à Osanyi, divinité des feuilles médicinales et liturgiques. A 
Kétou, nous dit Verger (1957, p. 207) c’est d’ailleurs un adepte de Osanyi qui 
est le gardien de Oxossi. En tant que chasseur, il est aussi le premier occupant 
du lieu et maître de la terre vis-à-vis de ceux qui viendront s’installer après 
lui, car c’est au cours de ses parties de chasse qu’il découvre les lieux 
favorables à l’établissement d’une nouvelle ferme ou d’un nouveau village 
(Verger, op. cit., p. 207). Oxossi symbolise donc aussi l’autochtonie et c’est 
pour cette raison qu’il est une figure importante dans le candomblé de 
caboclo. Le caboclo est perçu comme étant l’esprit indigène des premiers 
occupants du Brésil, les Amérindiens. Chez Pai D., qui pourtant n’honore pas 
les caboclos en temps ordinaire, le jour de la Fête Dieu, l’autel d’Exu et de 
Maria Padilha, au seuil de la porte du salon, est agrémenté de diverses 
boissons fort appréciées des caboclos. Au cours de la journée, la bière coule à 
flots, ce qui n’est pas l’habitude lors de la célébration des autres orixás. 

Quant à Saint Georges et son dragon, il est facile d’imaginer la 
correspondance entre le dragon légendaire et le taureau d’Oxossi. Si l’un 
appartient au bestiaire mythique, l’autre appartient d’une certaine manière au 
règne sauvage, non domestiqué. L’ambivalence propre aux divinités 



Le masque syncrétique en question 

 

119

africaines se retrouve dans l’aspect sauvage et prédateur d’Oxossi. Celui-ci 
appartient à la forêt, c’est l’autochtone et le précurseur de l’agriculture et de 
la sédentarisation, donc de la domestication du monde sauvage. La 
correspondance entre Oxossi et Saint Georges s’établit grâce à la médiation 
d’un troisième personnage, celui du caboclo. Dans le contexte afro-bahianais, 
la figure du caboclo désigne l’ancêtre générique et autochtone des 
Amérindiens. Honoré en cachette dans les maisons de candomblé 
traditionalistes qui revendiquent une orthodoxie purement africaine, il est de 
fait toujours présent et représenté avec plus ou moins d’ostentation dans 
toutes les nations de candomblé. Il est à la fois l’ancêtre primordial de la 
nation brésilienne, le roi de la forêt et le maître de la terre1. Dans les maisons 
de candomblé de nation caboclo, Oxossi et Saint Georges sont toujours 
fortement représentés.  

Revenant à la célébration de la Fête-Dieu à Bahia, il y a bien sacrifice et 
communion ce jour-là sur les deux scènes, catholique et du candomblé. Mais 
si, dans le premier cas, on exalte avant tout la rédemption obtenue grâce au 
sacrifice du Christ, dans le second cas c’est la dynamique pouvoir de 
vie/pouvoir de mort qui est activée par la célébration de l’ancêtre de la nation 
Ketu de candomblé. L’intégration du sacrifice de Jésus-Christ dans ce rituel 
obéit à une logique qui fait peu de cas de la notion de rédemption. Dans les 
maisons de candomblé, c’est la figure ancestrale et fondatrice de Jésus-Christ 
et le sacrifice dont il est l’objet qui sont représentés. La complémentarité 
messe/autel d’Exu dans sa version caboclo/Saint Georges/Oxossi fait 
immédiatement penser à la synthèse habituellement mise en scène dans les 
sessions de candomblé de caboclo. 

Un travail synthétique  indéniable est à l’œuvre dans cette célébration 
conjointe du corps du Christ et de la tête du taureau/boeuf d’Oxossi. 
Toutefois, ce mouvement propre à tout processus de symbolisation, ne  paraît 
pas s’être construit dans une situation de double contrainte comme elle a pu 
exister dans des contextes de conquête coloniale. La domination dont ont été 
victimes les esclaves venus d’Afrique était bien réelle tout comme le 
métissage dès l’origine de ce qui constitue le peuple brésilien. Par ailleurs, 
l’établissement d’une culture afro-centrée est directement issu du 
catholicisme populaire. C’est ainsi que les premières maisons de candomblé 

                                                           
1 Cf. Santos (1999) et Tall (2002). 



Emmanuelle Kadya TALL 

 

120

de Bahia ont été fondées par une élite sacerdotale constituée à partir des 
conseils des confréries laïques de couleur (cf. Tall, 2002). 

La logique qui traverse la célébration conjointe de deux moments 
historico-mythiques distincts n’est pas une logique du flou (cf. Bourdieu, 
1980) ni une logique du dédoublement et de l’oscillation (cf. Mary, 2000). 
Peu de gens comprennent la signification de la Fête-Dieu comme le note fort 
justement Soléris (op. cit.), et des trois thèmes qui la parcourent, sont retenus, 
en général, dans la péninsule ibérique ou en Amérique latine (cf. Gruzinski, 
1996) la célébration d’un sacrifice et la communion qui l’accompagne. Dans 
le contexte du candomblé afro-bahianais, la Fête-Dieu apparaît comme une 
célébration des ancêtres primordiaux que sont Jésus-Christ Seigneur de la 
Bonne Fin, Oxossi fondateur du royaume de Kétou, Saint Georges médiateur 
entre les hommes et Dieu et, enfin, le caboclo ancêtre générique des 
Amérindiens autochtones. Ces différentes figures divines peuvent être 
comparées, des analogies peuvent surgir mais elles ne sont pas confondues 
car elles n’ont jamais la même valeur. Les valeurs de ces figures divines sont 
organisées hiérarchiquement et englobent la relation entre les êtres humains, 
le temps et l’action. En reprenant la définition de la hiérarchie selon Dumont 
(1983) comme étant caractérisée par (a) une idée-valeur, (b) une inversion 
des niveaux et (c) la segmentation dans son application, on comprend alors 
que chacune de ces figures est singulière et complémentaire des autres 
divinités, en obéissant à un ordre hiérarchique rigoureux (cf. le tableau ci-
dessous). La figure de Jésus-Christ en appelle à l’ordre socio-politique hérité 
des premiers temps de la construction de l’état-nation du Brésil et signe la 
préséance du christianisme sur le candomblé. Celle d’Oxossi évoque l’ordre 
mythique d’une Afrique avec ses royaumes puissants, tandis que St Georges 
rappelle que le contact entre les Dieux et les êtres humains est toujours 
facilité par des médiateurs et leurs images et, enfin, le caboclo dans sa forme 
générique signe la présence indispensable du maître de la terre à l’élaboration 
de tout ordre social. 

On notera que la communion par l’hostie est très peu pratiquée par les 
gens du candomblé, lorsque la messe inaugure un rituel de candomblé. Chez 
Pai D., seules quelques voisines ont reçu l’hostie, profitant de la présence 
d’un prêtre non loin de chez elles pour communier. Le caractère rédempteur 
de la Fête-Dieu est bien absent et c’est donc une même logique sacrificielle 
qui guide les différentes étapes du rite qui se déroule ce jour particulier.  

 



Le masque syncrétique en question 

 

121

Séquences rituelles et activation des divinités  

Divinité Séquence 
rituelle  

«nation» Type d’ancêtre Sacrifice communion 

Jésus-Christ Messe matinale chrétienne Ancêtre du 
christianisme 

Vin et pain Hostie 

Oxossi Après la messe 
et le soir 
jusqu’à minuit 

Ketu Ancêtre de la 
nation Ketu de 
candomblé 

Tête de bœuf Repas du soir 
préparé à partir 
de la viande du 
bœuf sacrifié 

St Georges Présence 
continue 
(statue) 

catholique médiateur Bougie, 
parfum 

- 

Caboclo Présence 
continue (autel 
activé) 

caboclo Ancêtre des 
autochtones 

Alcools forts 
et doux 

- 

Quant au dédoublement des figures divines que Mary observe dans 
l’Eboga, il nous apparaît que dans le candomblé, la multiplicité des dieux est 
une des caractéristiques de la logique païenne où les dieux sont à la fois 
singuliers et pluriels, se multipliant à l’infini. Chaque figure divine occupe un 
rang précis et c’est l’ensemble qui donne un ton particulier, un sens à la 
journée célébrée. L’analogie n’est jamais totale, la singularité de chaque dieu 
toujours exacerbée dans le contexte de sa célébration. Ainsi, le dicton 
bahianais “chaque terreiro est son propre maître”1, signifie qu’il n’y a pas 
une manière juste ou fausse de célébrer les dieux qui appartiennent à ceux qui 
les cultivent, de la manière personnelle et particulière qui leur convient. Nous 
sommes donc toujours dans des dispositifs rituels restreints à des 
communautés distinctes même si une logique totalitaire permet de les 
comparer et de les embrasser dans une même culture religieuse.  

CONCLUSION 

La célébration conjointe de la Fête-Dieu et du sacrifice annuel rendu à 
Oxossi dans les terreiros les plus traditionalistes de Bahia nous semble être 
un beau pied de nez à tous les adeptes de la théorie du syncrétisme de masque 
héritée de Bastide (1960). Nous parlons d’adeptes à bon escient dans la 
mesure où cette théorie est aujourd’hui le discours le plus courant au sein 
même de la communauté des adeptes du candomblé. On observe aujourd’hui 
des discours et des pratiques qui peuvent a priori paraître antagonistes mais 

                                                           
1 cada casa de candomblé é seu proprio dono. 



Emmanuelle Kadya TALL 

 

122

qui participent de l’idéo-logique comme l’a si bien analysé Augé (1975) dans 
les sociétés lagunaires de Côte d’Ivoire. Dans le cas du candomblé, le 
discours prône un retour à la Tradition et aux racines africaines du candomblé 
tandis que la pratique rend compte chaque jour des liens indissociables entre 
le candomblé et le christianisme et ceci pas seulement dans les maisons de 
nation ketu. En effet, dans une des maisons les plus anciennes de nation jeje1, 
le jeu divinatoire permettant de désigner la nouvelle dirigeante, a été effectué 
en 2002, le jour de la Fête-Dieu. Ce jour-là, les quatre plus anciennes 
maisons du candomblé bahianais étaient en pleine effervescence liturgique. 
Le candomblé bahianais est bien une création singulière du Nouveau Monde 
sortie en premier chef des entrailles du catholicisme, grâce à une élite 
sacerdotale laïque d’anciens esclaves. 

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES 

AUGE, Marc (1975) : Théorie des pouvoirs et idéologie, une étude de cas en 
Côte d’Ivoire, Paris, éd. Hermann. 

Idem (1982) : Le génie du paganisme, Paris, éd. Gallimard. 

Idem (1988) : Le Dieu Objet, Paris, éd. Flammarion. 

BASTIDE, Roger (1958) : Le candomblé de Bahia (rite nagô), Paris, éd. 
Mouton. 

Idem (1960) : Les religions africaines au Brésil : contribution à une 
sociologie des interpénétrations de civilisation, Paris, éd. PUF. 

BOURDIEU, Pierre (1980) : Le sens pratique, Paris, éd. Minuit. 

DUMONT, Louis (1983) : Essai sur l’individualisme, Paris, éd. Seuil, Coll. 
Esprit. 

GRUZINSKI, Serge (1996) : «La fête Dieu à Mexico au temps de la nouvelle 
Espagne», (in) MOLINIER, A. (ed), Le corps de Dieu en fêtes, Paris, éd. Cerf, 
p. 137-157 

Idem (1999) : La pensée métisse, Paris, éd. Fayard. 

MARY, André (2000) : Le bricolage africain des héros chrétiens, Paris, éd. 
Cerf. 

                                                           
1 Terreiro du Bogum situé dans le quartier Engenho da Federação. 



Le masque syncrétique en question 

 

123

MOLINIER, Antoinette (1996) : Le corps de Dieu en fêtes, Paris, éd. Cerf, 
270p.. 

SANTOS, J. (1995) : O dono da terra, o caboclo nos candomblés da Bahia, 
Salvador, ed. Sarah Letras. 

SOLÍS, P. R. (1996) : «Fête-Dieu, fête du “toro”. Sous le signe de la mort 
sacrificielle», (in) MOLINIER, A. (éd), Le corps de Dieu en fêtes, Paris, éd. 
Cerf, p. 83-114. 

TALL, Emmanuelle Kadya (2002) : «Comment se construit et s’invente une 
tradition religieuse. L’exemple du candomblé de Bahia», Cahiers d’Etudes 
Africaines, 167, XLII-3, Paris, éd. EHESS, P. 441-461. 

VERGER, Pierre (1957) : «Notes sur le culte des orisa et vodun à Bahia, la 
baie de tous les Saints au Brésil et à l’ancienne Côte des Esclaves en 
Afrique», Dakar, Dossier de l’IFAN n° 51. 


