LE MASQUE SYNCRETIQUE EN QUESTION
FETE-DIEU ET SACRIFICE AU DIEU DE LA CHASSE DANS LE
CANDOMBLE BAHIANAIS DE NATION KETU

Emmanuelle Kadya TALL"

Dans certaines maisons de candomblé de Salvador da Bahia de Todos os
Santos, capitale de 1’état de Bahia et de la baie du Recdncavo, considérée
comme la Rome du candomblé, tous les ans, le jour de la Féte-Dieu, un rituel
sacrificiel est dédié a Oxossi, divinité de la chasse et de la forét régissant
I’ancien royaume de Ketou. Ces maisons ont ceci de particulier qu’elles sont
parmi les plus anciennes de 1’endroit, qu’elles se réclament de la nation
Ketu', et qu’elles participent activement a la politique d’orthodoxisation et de
re-traditionalisation des cultes afro-brésiliens. Dans ces maisons, la féte
dédiée a Oxossi inaugure le calendrier annuel des fétes liturgiques. Ce jour
dédi¢ a l’eucharistie dans le rituel catholique est aussi le jour de Saint
Georges pour les gens du candomblé qui I’associent a Oxossi.

Alors que chaque maison a un calendrier liturgique propre, méme s’il
peut parfois correspondre aux calendriers des autres maisons, le grand
sacrifice annuel dédi¢ a Oxossi dans ces maisons se déroule toujours un
jeudi, le jour de la Féte-Dieu. Les discours locaux ont tendance a reproduire
ce que Bastide dit a I’envi, a savoir que la contiguité de deux rituels, 1'un
paien, 1’autre chrétien, sont un effet de masque hérité du passé esclavagiste
ou les noirs n’avaient pas le droit d’honorer leurs divinités. Cette idéologie
du syncrétisme de masque, aujourd’hui véritable donnée du discours émigue,
nous parait treés insatisfaisante dans la mesure ou les deux rituels, celui de
I’eucharistie et celui du sacrifice d’une téte de beeuf, participent d’un méme
événement, dans lequel 1’eucharistie et 1’offrande d’une téte de boeuf a
Oxossi renouvellent les sacrifices primordiaux de 1’ancétre fondateur du
christianisme et de la divinité régissant la communauté du candomblé de
nation Ketu. Ces deux rituels se complétent dans une méme logique
sacrificielle de ré-assertion d’un ordre a la fois social et religieux.

' Chargée de recherche, IRD, CEA-EHESS

! Nation considérée aujourd’hui comme la plus pure, la plus orthodoxe par les gens du
candomblé. Pour plus de détails sur les nations du candomblé bahianais voir Tall
(2002).

Cahiers du Brésil Contemporain, 2002, n° 49/50, p. 109-123



110 Emmanuelle Kadya TALL

L’articulation de rituels catholique et paien le jour de la Féte-Dieu, dans
des maisons se considérant comme les plus traditionnelles, oblige a
questionner la notion de syncrétisme telle qu’elle est définie habituellement.
En effet, si des rituels appartenant a deux logiques religicuses différentes
s’articulent dans un méme espace-temps consacré, avec cependant des
moments et des acteurs différenciés, on peut se demander si cet ensemble
rituel est un bricolage syncrétique ou une rationalisation/construction
rationnelle guidée par une logique des valeurs telle que la définit Louis
Dumont (1983).

Le sacrifice communément appelé “téte de beeuf” célébre une aventure
d’Oxossi selon laquelle il aurait perdu une corne. C’est pour marquer cet
épisode légendaire qu’est sacrifié, annuellement, durant le ossé', dans
certaines maisons de nation Ketu, un taureau le jour de la Féte-Dieu. Les
cing, six maisons ou se réalise encore aujourd’hui le rituel de la téte de boeuf
(cabega de boi) appartiennent toutes a la méme lignée symbolique. Les plus
célebres d’entre elles sont le Gantois, ’Op6 Afonja et ’Engenho Velho,
issues de la méme lignée/racine et considérées comme les maisons
fondatrices du candombl¢ a Bahia.

Le Gantois, rouvert en 2002 aprés quatre ans de pause rituelle (axéxé)’
consécutive au décés de la précédente chef de culte, a annoncé officiellement
la réouverture de la maison et le nom de I’héritiére le jour de la Féte-Dieu le
30 mai 2002. Une messe matinale a ’église Nossa Senhora de Santana® a
inauguré la journée et les festivités se sont poursuivies dans le temple
consacré jusque tard dans la nuit, avec la descente des dieux.

! Célébration annuelle d’un orix4, terme yoruba (dsé) désignant le jour saint et la
semaine.

2 Axéxé désigne ici le temps rituel du deuil qui est plus ou moins long selon la
renommée d’une maison et qui est au minimum d’un an. Durant cette période, les
activités du terreiro sont fermées au public.

3 Cette église la plus proche du ferreiro a été choisie car 1'église fréquentée
habituellement par les gens du candomblé, Nossa Senhora Rosario dos Pretos, était
déja retenue pour célébrer un office pour une maison sceur, Engenho Velho dite Casa
Branca. L’église Nossa Senhora de Santana, située dans le quartier du Rio Vermelho
accueille aussi fréquemment les gens du candomblé et ses alentours sont le théatre
d’une féte afro-brésilienne trés courue a Salvador, celle de Yemanja. Quant a 1’église
Nossa Senhora Rosario dos Pretos, elle a été construite par les esclaves et les
affranchis au début du XviI® siécle aux portes du Carmel dans la ville haute et elle
abrite une confrérie laique catholique du méme nom.



Le masque syncrétique en question 111

FETE-DIEU ET CABECA DE BOI CHEZ PAI D. LE JEUDI 29 MAI 1997

La maison de culte de Pai D. est vaste mais modeste. Elle se situe dans
un quartier périphérique (Aguas Claras) de Salvador qui, lorsqu’il s’y est
installé il y a une trentaine d’années, était encore en pleine campagne. Depuis
I’installation du pole pétrochimique a Camagari dans les années 1970/80, la
croissance urbaine s’est accélérée et ce quartier est désormais plus peuplé.
Toutefois, il est encore suffisamment aéré pour que Pai D. puisse pratiquer
ses rituels sans incommoder ses voisins ou en étre incommodé. Il a quitté un
quartier plus proche du centre ville pour des raisons de manque d’espace et
de discrétion. Sa maison est affiliée au Gantois par des liens de consanguinité
symbolique.

Lorsque nous arrivons a 7 heures du matin dans le salon (barracdo) ou
se déroulent habituellement les fétes dédiées aux orixds, la partie réservée
aux tambours est masquée a la vue par un rideau. Une table dressée et
recouverte d’une nappe brodée blanche accueille une statue imposante de
Saint Georges, cuirassé comme un croisé¢ et monté sur un cheval fougueux
qui piétine un dragon. Des chaises en plastique sont ordonnés en rang face a
cet autel provisoire. Nous attendons le prétre qui va célébrer la messe et
procéder a quelques baptémes. Ce prétre qui appartient a un courant
charismatique de 1’église catholique vient depuis de nombreuses années
célébrer la messe deux fois 1’an, lors de la Féte-Dieu et lors de la féte dédiée
a Nana Buruku, mére de tous les orixds, associée a Sainte Anne et considérée
comme la mére de la Sainte Vierge.

Un adepte de la maison est allé en voiture chercher le prétre a son
domicile et ce dernier arrive habillé en civil avec une petite mallette
contenant les différents objets-dieux qui vont servir de support au rite
catholique. Une foule en majorité féminine afflue pour assister a la messe.
Plusieurs femmes sont venues les unes avec des statuettes représentant les
jumeaux Cosme et Damien, les autres avec la photo d’un parent ou encore un
certificat de baptéme a faire signer. D’un geste appliqué et précis, le prétre
installe autour de lui une statuette représentant Jésus crucifié, un calice, un
ciboire, un missel et la Bible, aprés avoir embrassé sa calotte d’officiant, puis
son étole dont il se couvre les épaules, sur un surplis blanc. L’étole et la
calotte sont d’un rouge vif, la premiére est ornée d’un c6té d’une colombe
tenant dans son bec un fil jaune, et de l’autre de motifs géométriques
délimités par un fil brodé jaune. Avant de débuter 1’office il actionne sur
I’autel et la partie réservée au public un encensoir prété par les gens de la



112 Emmanuelle Kadya TALL

maison. Durant son préche, Dom L. aborde les questions sociales de la
prostitution enfantine et des enfants des rues, décrivant en détail la journée de
la Féte-Dieu dédiée au corps et au sang du Christ, puis il compare St Georges
a un étre de lumiere avant de prier pour tout le monde, en énumérant dans
I’ordre, le maitre de céans, son épouse, le pape, les protestants et les fils de la
maison. La messe se clot par la communion a laquelle trés peu de fidéles
participent. Ce n’est pas la premiére fois que nous assistons a une messe
donnée dans le cadre d’une féte de candomblé et nous sommes toujours
étonnée de voir le faible pourcentage de communiants par rapport a
’assistance toujours trés nombreuse. Une réponse assez curieuse nous a &té
donnée d’aprés laquelle I’ingestion du corps du Christ est incompatible avec
les excés qui accompagnent les fétes de candomblé. Par excés nos
interlocuteurs se référent essentiellement aux boissons alcoolisées qui ne sont
pourtant nullement interdites par I’église catholique. Cette réponse trés
“pentecdtiste”’ nous semble une réponse toute préte qui en cache une autre,
plus difficilement exprimable et qui pointe I’impression de redondance des
deux rituels. D’ailleurs la majorité des femmes qui ont assisté a la messe se
retirent mais certaines d’entre elles reviennent “espionner’” la descente des
dieux et leurs danses, le soir venu.

Un petit-déjeuner copieux est servi a 1’assistance et au prétre. Pai D.,
pressé d’en finir avec le rituel chrétien, dépéche un taxi pour raccompagner le
prétre. Pendant la messe qui n’a pas duré une heure, les différents hommes de
la maison s’activent sous son ceil attentif.

Dés la messe terminée, Pai D. fait exploser des feux d’artifices pour
prévenir le sacrificateur (axogum) qu’il peut tuer le beeuf. Le beeuf est
immolé par un de ses fils dans un terrain vague autrefois tenu comme
I’ancien abattoir du quartier. Contrairement aux sacrifices animaux
habituellement effectués dans I’enceinte consacrée du terreiro’, le sacrifice
du beeuf dédié a Oxossi doit étre accompli dans un lieu non domestique, car
« le beeuf est un ancétre trés fort et tirer la peau du beeuf c’est le mettre a nu,
ce qui peut avoir des conséquences ficheuses si on ne respecte pas les

' Les nouveaux pentecotistes interdisent boissons alcoolisées et cigarettes a leurs
fideles.

% Espiar o candomblé est une pratique courante pour certaines personnes intéressées,
mais qui craignent la descente des dieux sur elles-mémes.

3 Littéralement terrain, désigne I’espace consacré des maisons de candomblé.



Le masque syncrétique en question 113

fondements [du rituel] »'. 11 est dangereux en ce qu’il réactive le pouvoir de
vie et qu’il est en relation directe avec I’ancestralité, donc avec la mort. C’est
pourquoi les entrailles et la peau ne sont jamais conservées par les membres
de la communauté sous peine d’en mourir. Sur elles sont déchargées tous les
pouvoirs de mort, la téte et les autres parties du corps du beeuf étant traitées
rituellement pour recharger et renouveler le pouvoir de vie du dieu fondateur
et ancétre primordial de la nation Ketu. Au méme moment, le salon est
réaménagé comme au théatre pour les actes suivants. Les chaises sont
rangées contre les murs latéraux, le coin des femmes et des hommes est a
nouveau séparé par le pilier central. Pai D. dépose au seuil du salon deux
cornes de beeuf sur un lit de haricots secs grillés (feijdo fradinho) ou reposent
aussi un arc et une fleche d’une seule piéce en bronze représentant Oxossi.
L’autel d’Exu, situé¢ a gauche de I’entrée du salon, est particulierement bien
fourni ce jour-la. Des bouteilles de biere brune, de cidre et d’alcool fort se
dressent devant les sculptures d’Exu et de Maria Padilha’, une tenture rouge
fait ressortir le Preto Velho® dressé sur une coupe a méme le sol avec son
éternelle pipe a la bouche, a c6té du trident d’Ogun fiché dans un pot de
espada de ogun (Sansieveria ceylanica Willd).

Nous suivons le groupe des adeptes qui se rendent a I’ancien abattoir
aujourd’hui abandonné. Le beeuf est dépecé a 1’abri des regards indiscrets, les
entrailles sont déposées dans un faitout, la téte est placée dans une grande
bassine en aluminium recouverte de pagnes ou la couleur dominante est le
vert. Un arc et une fléche symbolisant le dieu de la chasse sont placés sur les
pagnes et pendent sur le devant. Les adeptes initiés forment une procession
autour de I’ogd* qui porte ’objet-dieu “téte de beeuf” jusqu’au terreiro. Les
entrailles entreposées dans un faitout enturbanné suivent de la méme
maniére. Elles seront jetées tard dans la nuit dans la brousse/forét.

Les objets-dieux suivent un parcours obligé avant de rentrer
définitivement dans leur espace consacré, loin des regards profanes : tout
d’abord ils marquent un arrét au seuil du barracdo, a ’entrée principale, et

' Pai D. le 06/06/97.
2 Exu féminin appartenant 4 la classe des caboclos, entités indigénes/autochtones.

3 Littéralement Vieux Noir, représentant Iesprit des anciens esclaves. Cette figure
comme la précédente appartient au panthéon de I’'umbanda aussi nommé candomblé
de caboclo.

* Ogd charge et titre de ’initié masculin qui n’entre pas en possession.



114 Emmanuelle Kadya TALL

font ensuite plusieurs fois le tour du pilier central, escortés par les chants et
les danses des adeptes qui s’accrochent a I’objet-dieu tout en conduisant la
ronde autour du pilier central. Les salutations d’usage aux quatre points
cardinaux, aux tambours et devant Exu, la divinité du seuil et le messager des
dieux, se font par génuflexion des adeptes et dépot de I’objet-dieu sur le sol.
Ensuite, les objet-dieux ressortent par la porte principale, traversent une cour
ou se trouve la chambre d’Exu et des ancétres, reviennent par une porte
latérale et parcourent le salon pour sortir vers I’arriére-cour qui abrite les
différentes chambres des dieux ou, la encore, des salutations aux divinités
avoisinantes ont lieu en respectant un ordre hiérarchique rigoureux. Les
tambours se sont tus, les membres de la communauté s’affairent chacun a une
tache précise, le repas de la mi-journée est en partic composé de morceaux du
beeuf sacrifi€. Il est déja presque midi et ce n’est pas avant deux heures que le
repas sera prét. D’autres animaux sont sacrifiés apres le déjeuner tardif, mais
cette fois dans les chambres des dieux : deux boucs, une dizaine de poulets et
deux pintades. Si le dieu célébré aujourd’hui est Oxossi, fondateur du
royaume de Kétou, les autres dieux de la maison doivent aussi manger, en
particulier Xangd et Oxum qui sont les divinités personnelles du chef de la
maison. L’aprés-midi est consacré a la préparation des viandes et mets divers
qui vont composer le repas de communion.

Vers 19 heures 30, la yalorixa, épouse du maitre de maison et
responsable a part entiére du ferreiro, met la derniére main a la préparation
du salon. Elle disperse sur le sol des feuilles d’aroeira (Schinus aroeira
Vellozo, Anacardiacées) et de 1’eau parfumée. La couleur dominante est le
vert, le pilier central est décoré de feuillages divers retenus par de grands
nceuds, la photo de ’initiateur de Pai D. ainsi qu’un crucifix en bronze et les
trois tambours sont tous ornés de nceuds de ruban de couleur verte. Les fils et
filles de la maison se relaient a la douche, puis au repassage des vétements
qu’ils porteront tout a I’heure. Une certaine lassitude se fait sentir, c’est le
creux de la vague, I’entre-deux du sacrifice et de la communion. La fraicheur
du soir commence heureusement a tomber, le ferreiro étant bati sur une
hauteur. Mais ce n’est qu’a 22 heures 20 que le maitre de céans entre dans le
salon vétu d’un costume blanc cassé, d’une chemise grise épaisse, ornée
d’une chaine en fer argenté terminée par une croix et de trois colliers dédiés
aux orixdas Xango, Oxum et Oxossi. Pai D. ouvre la session en frappant d’une
baguette en bois une triple cloche ciselée argentée et cuivrée (agogd) et



Le masque syncrétique en question 115

s’assied sur un fauteuil richement sculpté destiné a un dignitaire de Xangd'.
Sa femme vétue d’une large jupe vert pomme et d’un corsage rose péale le
rejoint quelques instants plus tard et s’assied sur un fauteuil également
sculpté, mais plus bas et moins imposant. Le xiré* débute comme a
I’accoutumée par Ogun, la divinité du fer qui ouvre le chemin. C’est la
yalorixa qui conduit la ronde autour du pilier central tandis que son époux,
Pai D., entonne les chants. La ronde est composée de vingt-cinq personnes
dont six hommes et chacun occupe une place en fonction de son ancienneté
dans D’initiation. A 1’exception des futurs initiés ( abids), tout de blanc vétus,
chaque fidéle est habillé aux couleurs de son dieu et du dieu honoré ce jour-
l1a. Apres le troisiéme chant, la yalorixa se rassied auprés de son mari apres
I’avoir salué rituellement et I’ensemble des adeptes composant la ronde
s’aplatissent, ventre et front a terre, pour saluer dans 1’ordre Exu, les ancétres,
les pére et mére de Saint et I’ensemble des membres de la communauté en
respectant 1’ordre hiérarchique de séniorité dans la consécration. En dépit de
la liberté de ton qui régne entre le chef de culte et sa communauté d’adeptes
au quotidien, a I’heure du rituel, les coutumes sont respectées tres
rigoureusement. Les adeptes les plus anciens vont parfois s’asseoir sur les
fauteuils en bois a coté des ogds pour se reposer tandis que les plus jeunes
s’accroupissent aux pieds du maitre de céans ou contre le pilier central lors
des pauses entre deux chants. Aprés quarante minutes de chant, la yalorixd
qui s’était esquivée discrétement revient déposer, aux pieds de son mari, un
plat enveloppé d’un tissu argenté qui recouvre les cornes de beeuf déja
présentes le matin au seuil du salon. Tous les adeptes viennent se prosterner
devant elles et la yalorixa reprend sa place dans la ronde. Le rythme des
tambours s’accélere et Pai D. frappe a plein bras les deux cornes 1’une contre
I’autre au-dessus de sa téte, déclenchant en cascade la descente des dieux. La
yalorixa est une des premicres a incorporer sa divinité des tempétes, Oya.
Quelques spectateurs entrent aussi en transe et sont vite conduits dans la
chambre des dieux ou ils reprennent leurs esprits quelques instants plus tard.
Pai D. veille & ce que tous les médiums initiés aient bien regu leurs dieux et
ceux qui tardent a se manifester sont rappelés a 1’ordre par deux coups de
corne au-dessus de la téte. Il est 23 heures 25 et un silence de quelques

! Obaganju, titre honorifique donné aux ogds de Xangd, Aganju étant un des noms de
la divinité de la foudre et du tonnerre.

2 Xiré désigne I’ordre dans lequel sont entonnés les chants et les danses pour honorer
et louer les divinités au début de chaque cérémonie. Cet ordre varie peu selon les
maisons et commence généralement par Exu puis Ogun pour se terminer par Oxala.
Cet ordre hiérarchique va du dieu le plus jeune a celui considéré comme le plus agé.



116 Emmanuelle Kadya TALL

minutes permet a Pai D. de dénombrer ses troupes. Les tambours reprennent
vie et annoncent le rassemblement des médiums incorporés qui entrent a
reculons dans la chambre consacrée (roncd) ou ils vont revétir les habits
chatoyants de leur dieu respectif. La yalorixa toujours en transe revient
quelques instants plus tard, accompagnée de trois jeunes filles et guidée par
un jeune adepte qui avance a reculons autour du pilier central. Elle va en faire
trois fois le tour en dansant puis elle embrassera plusieurs membres de
’assistance avant de regagner le roncaé.

Pai D. annonce une pause d’une heure au bout de laquelle les orixds
reviennent dans le salon vétus de leurs plus beaux atours. Arrivent
successivement deux Oya, trois Oxossi et un Osanyi, deux Obaluayé, un
Ogun et deux Oxum'. Chaque groupe de dieux danse a tour de réle tandis que
les autres fils et filles de la maison distribuent des assiettes de caruru® a
I’assistance. Il est prés de deux heures du matin lorsque la féte se clot sur les
derniéres danses d’Oxum.

DE LA CHAIR DU CHRIST, DES DIEUX AFRICAINS, DES ESPRITS INDIGENES ET
DES SAINTS CATHOLIQUES

Que peut-on dire de ce rituel de la téte de beeuf dédi¢ a Oxossi qui
ressemble en de nombreux points a n’importe quelle féte de candomblé ?

Nous pouvons le considérer comme un fait rituel total dans la mesure ou
il en appelle a I’ensemble des divinités qui composent le panthéon afro-
bahianais. En effet au cours de cette journée, le rapport a 1’église catholique,
le rapport a I’ancestralité et I’autochtonie et le rapport a I’ Afrique mythique y
sont bien présents, a la fois, ensemble et différenciés.

Reprenons pas a pas l’ensemble du cérémonial. La journée se
décompose en diverses séquences rituelles qui forment un tout. Avant
d’entrer dans le détail, il convient de présenter les acteurs du drame qui se
joue ce jour-1a et les liens qu’ils entretiennent entre eux. Il y a Jésus-Christ

! Osanyi est la divinité des feuilles médicinales et liturgiques, Obaluayé, la divinité de
la terre qui se manifeste par les maladies éruptives et Oxum, la divinité des eaux
douces.

% Plat a base de gombos, crevettes séches, huile rouge, oignons et piments, composé
de fagon différente selon le dieu honoré.



Le masque syncrétique en question 117

dans sa chair et son sang sacrifiés pour gagner la rédemption des chrétiens, il
y a Oxossi, I’ancétre fondateur de la nation Ketu, ainsi que le caboclo,
ancétre générique des amérindiens du Brésil et enfin Saint Georges ayant tué
un dragon sur le chemin des croisades.

Rappelons que Salvador de Bahia, premicre capitale du Brésil, est aussi
dénommée Salvador de la Baie de tous les Saints (Salvador de Bahia de todos
os Santos) et que Jésus-Christ, sous 1’appellation de Seigneur de la Bonne Fin
(Senhor do Bonfim ), en est le protecteur attitré.

La Féte-Dieu tient son origine dans la vision fondatrice d’une béguine
de Liége au xur° siécle et la célébration de I’Eucharistic a été ensuite
formalisée par Saint Thomas d’Aquin sur ordre du pape Urbain IV qui
I’institua en 1264. «Chaque année, le jeudi suivant la Trinité (octave de la
Pentecote), elle proclame la transubstantiation du pain en chair réelle du
Christ par les paroles d’un prétre ; elle invite a la consommation de ce corps
divin par chacun des membres de sa communauté mystique ; elle exhibe la
nature divine du Christ et exalte la Redemption des hommes par un corps
meurtri» (Molinier, 1996, p. 7). La Féte-Dieu représente a la fois la victoire
de I’Eglise sur ses ennemis, le sacrifice du Christ qui rachéte tous les
hommes et le joyeux festin qui préfigure le Royaume.

Dés sa création, cette féte connait un succés immédiat dans I’Europe du
Nord au Sud, et A. Molinier (op. cit., p. 10) souligne que «de toutes les fétes
de la chrétienté, la Féte-Dieu apparait comme la plus riche en inventions, en
particularismes, en hétérodoxies, certains diraient en idoldtries».

Dans le méme ouvrage P. Romero de Solis analyse, sous le signe de la
mort sacrificielle, la Féte-Dieu et la tauromachie qui 1’accompagne en
Espagne depuis son apparition. Percevant la tauromachie comme un contre-
rite & I’Eucharistie, il émet I’hypothése selon laquelle ces deux manifestations
sont simultanées parce que la population locale a «pu ressentir le besoin de
donner suite au mystére du sacrifice eucharistique (par principe
incompréhensible au plus grand nombre) avec le sacrifice taurin. N ayant
pas interrompu la pratique oblative archaique de l'immolation du taureau, il
cherchait a reproduire ce vécu religieux tout en intégrant le mystére de
I’Eucharistie au cceur de son propre systeme culturel» (op. cit., p. 99). La
corrida et le sacrifice des taureaux, prolongement paien du sacrifice de la



118 Emmanuelle Kadya TALL

messe, y sont vus comme un sacrifice votif destiné a alimenter les pauvres et
les déshérités (op. cit., p. 98).

A Salvador de Bahia, la Féte-Dieu est la seule féte chrétienne qui intégre
le calendrier liturgique des maisons de candomblé. C’est d’ailleurs ce jour-la
que débute I’année calendaire rituelle. Le sacrifice d’un boeuf/taureau, le jour
de la Féte-Dieu, n’est pas sans rappeler le sacrifice primordial du Christ et
I’Eucharistie qui le commémore. Le pain et le vin contenant
substantiellement le corps, le sang, I’ame et la divinité du Christ trouvent leur
équivalent dans la téte et la chair du beeuf immolé ce jour. La distinction
entre le corps et le sang du Christ, symbolisés respectivement par le pain et le
vin, est bien une représentation de la mort du Christ et la célébration de
I’Eucharistie peut bien étre analysée comme un culte a 1’ancétre du
christianisme. Abordée sous cet angle, la Féte-Dieu participe pleinement de
la célébration des ancétres mythiques du panthéon afro-bahianais. C’est
d’ailleurs en inaugurant 1’année rituelle par la commémoration des ancétres
que les liens entre passé, présent et futur sont a nouveau activés.

Oxossi, divinité de la chasse régissant 1’ancien royaume de Kétou, est
considéré comme étant le frere d’Ogun, divinité du fer qui ouvre les chemins
et il est trés 1i€ a Osanyi, divinité des feuilles médicinales et liturgiques. A
Kétou, nous dit Verger (1957, p. 207) c’est d’ailleurs un adepte de Osanyi qui
est le gardien de Oxossi. En tant que chasseur, il est aussi le premier occupant
du lieu et maitre de la terre vis-a-vis de ceux qui viendront s’installer apres
lui, car c’est au cours de ses parties de chasse qu’il découvre les lieux
favorables a 1’établissement d’une nouvelle ferme ou d’un nouveau village
(Verger, op. cit., p. 207). Oxossi symbolise donc aussi I’autochtonie et c’est
pour cette raison qu’il est une figure importante dans le candomblé de
caboclo. Le caboclo est pergu comme étant 1’esprit indigéne des premiers
occupants du Brésil, les Amérindiens. Chez Pai D., qui pourtant n’honore pas
les caboclos en temps ordinaire, le jour de la Féte Dieu, I’autel d’Exu et de
Maria Padilha, au seuil de la porte du salon, est agrémenté de diverses
boissons fort appréciées des caboclos. Au cours de la journée, la biére coule a
flots, ce qui n’est pas I’habitude lors de la célébration des autres orixas.

Quant a Saint Georges et son dragon, il est facile d’imaginer la
correspondance entre le dragon légendaire et le taureau d’Oxossi. Si 1'un
appartient au bestiaire mythique, [’autre appartient d’une certaine maniére au
régne sauvage, non domestiqué. L’ambivalence propre aux divinités



Le masque syncrétique en question 119

africaines se retrouve dans 1’aspect sauvage et prédateur d’Oxossi. Celui-ci
appartient a la forét, c’est I’autochtone et le précurseur de 1’agriculture et de
la sédentarisation, donc de la domestication du monde sauvage. La
correspondance entre Oxossi et Saint Georges s’établit grace a la médiation
d’un troisiéme personnage, celui du caboclo. Dans le contexte afro-bahianais,
la figure du caboclo désigne D’ancétre générique et autochtone des
Amérindiens. Honoré en cachette dans les maisons de candomblé
traditionalistes qui revendiquent une orthodoxie purement africaine, il est de
fait toujours présent et représenté avec plus ou moins d’ostentation dans
toutes les nations de candomblé. Il est a la fois 1’ancétre primordial de la
nation brésilienne, le roi de la forét et le maitre de la terre'. Dans les maisons
de candomblé de nation caboclo, Oxossi et Saint Georges sont toujours
fortement représentgs.

Revenant a la célébration de la Féte-Dieu a Babhia, il y a bien sacrifice et
communion ce jour-1a sur les deux scénes, catholique et du candomblé. Mais
si, dans le premier cas, on exalte avant tout la rédemption obtenue grace au
sacrifice du Christ, dans le second cas c’est la dynamique pouvoir de
vie/pouvoir de mort qui est activée par la célébration de I’ancétre de la nation
Ketu de candomblé. L’intégration du sacrifice de Jésus-Christ dans ce rituel
obéit a une logique qui fait peu de cas de la notion de rédemption. Dans les
maisons de candomblé, c’est la figure ancestrale et fondatrice de Jésus-Christ
et le sacrifice dont il est I’objet qui sont représentés. La complémentarité
messe/autel d’Exu dans sa version caboclo/Saint Georges/Oxossi fait
immédiatement penser a la synthése habituellement mise en scéne dans les
sessions de candomblé de caboclo.

Un travail synthétique indéniable est a I’ceuvre dans cette célébration
conjointe du corps du Christ et de la téte du taureau/boeuf d’Oxossi.
Toutefois, ce mouvement propre a tout processus de symbolisation, ne parait
pas s’étre construit dans une situation de double contrainte comme elle a pu
exister dans des contextes de conquéte coloniale. La domination dont ont été
victimes les esclaves venus d’Afrique était bien réelle tout comme le
métissage des 1’origine de ce qui constitue le peuple brésilien. Par ailleurs,
I’établissement d’une culture afro-centrée est directement issu du
catholicisme populaire. C’est ainsi que les premiéres maisons de candomblé

' Cf. Santos (1999) et Tall (2002).



120 Emmanuelle Kadya TALL

de Bahia ont été fondées par une élite sacerdotale constituée a partir des
conseils des confréries laiques de couleur (cf. Tall, 2002).

La logique qui traverse la célébration conjointe de deux moments
historico-mythiques distincts n’est pas une logique du flou (cf. Bourdieu,
1980) ni une logique du dédoublement et de ’oscillation (cf. Mary, 2000).
Peu de gens comprennent la signification de la Féte-Dieu comme le note fort
justement Soléris (op. cit.), et des trois thémes qui la parcourent, sont retenus,
en général, dans la péninsule ibérique ou en Amérique latine (cf. Gruzinski,
1996) la célébration d’un sacrifice et la communion qui I’accompagne. Dans
le contexte du candomblé afro-bahianais, la Féte-Dieu apparait comme une
célébration des ancétres primordiaux que sont Jésus-Christ Seigneur de la
Bonne Fin, Oxossi fondateur du royaume de Kétou, Saint Georges médiateur
entre les hommes et Dieu et, enfin, le caboclo ancétre générique des
Amérindiens autochtones. Ces différentes figures divines peuvent é&tre
comparées, des analogies peuvent surgir mais elles ne sont pas confondues
car elles n’ont jamais la méme valeur. Les valeurs de ces figures divines sont
organisées hiérarchiquement et englobent la relation entre les étres humains,
le temps et I’action. En reprenant la définition de la hiérarchie selon Dumont
(1983) comme étant caractérisée par (a) une idée-valeur, (b) une inversion
des niveaux et (c) la segmentation dans son application, on comprend alors
que chacune de ces figures est singuliére et complémentaire des autres
divinités, en obéissant a un ordre hiérarchique rigoureux (cf. le tableau ci-
dessous). La figure de Jésus-Christ en appelle a I’ordre socio-politique hérité
des premiers temps de la construction de 1’état-nation du Brésil et signe la
préséance du christianisme sur le candomblé. Celle d’Oxossi évoque 1’ordre
mythique d’une Afrique avec ses royaumes puissants, tandis que St Georges
rappelle que le contact entre les Dieux et les étres humains est toujours
facilité par des médiateurs et leurs images et, enfin, le caboclo dans sa forme
générique signe la présence indispensable du maitre de la terre a I’élaboration
de tout ordre social.

On notera que la communion par I’hostie est trés peu pratiquée par les
gens du candomblé, lorsque la messe inaugure un rituel de candomblé. Chez
Pai D., seules quelques voisines ont recu I’hostie, profitant de la présence
d’un prétre non loin de chez elles pour communier. Le caractére rédempteur
de la Féte-Dieu est bien absent et c’est donc une méme logique sacrificielle
qui guide les différentes étapes du rite qui se déroule ce jour particulier.



Le masque syncrétique en question 121

Sequences rituelles et activation des divinitées

Divinité Séquence «nation» | Type d’ancétre | Sacrifice communion
rituelle

Jésus-Christ | Messe matinale| chrétienne | Ancétre du Vin et pain Hostie

christianisme

Oxossi Aprés la messe | Ketu Ancétre de la Téte de beeuf | Repas du soir
et le soir nation Ketu de préparé a partir
jusqu’a minuit candomblé de la viande du

beeuf sacrifié

St Georges | Présence catholique | médiateur Bougie, -
continue parfum
(statue)

Caboclo Présence caboclo Ancétre des Alcools forts -
continue (autel autochtones et doux
activé)

Quant au dédoublement des figures divines que Mary observe dans
I’Eboga, il nous apparait que dans le candomblé, la multiplicité des dieux est
une des caractéristiques de la logique paienne ou les dieux sont a la fois
singuliers et pluriels, se multipliant a I’infini. Chaque figure divine occupe un
rang précis et c’est ’ensemble qui donne un ton particulier, un sens a la
journée célébrée. L analogie n’est jamais totale, la singularité de chaque dieu
toujours exacerbée dans le contexte de sa célébration. Ainsi, le dicton
bahianais “chaque ferreiro est son propre maitre”, signifie qu’il n’y a pas
une maniére juste ou fausse de célébrer les dieux qui appartiennent a ceux qui
les cultivent, de la maniére personnelle et particuliere qui leur convient. Nous
sommes donc toujours dans des dispositifs rituels restreints a des
communautés distinctes méme si une logique totalitaire permet de les
comparer et de les embrasser dans une méme culture religieuse.

CONCLUSION

La célébration conjointe de la Féte-Dieu et du sacrifice annuel rendu a
Oxossi dans les ferreiros les plus traditionalistes de Bahia nous semble étre
un beau pied de nez a tous les adeptes de la théorie du syncrétisme de masque
héritée de Bastide (1960). Nous parlons d’adeptes a bon escient dans la
mesure ou cette théorie est aujourd’hui le discours le plus courant au sein
méme de la communauté des adeptes du candomblé. On observe aujourd’hui
des discours et des pratiques qui peuvent a priori paraitre antagonistes mais

! cada casa de candomblé é seu proprio dono.



122 Emmanuelle Kadya TALL

qui participent de 1’idéo-logique comme 1’a si bien analysé Augé (1975) dans
les sociétés lagunaires de Cote d’Ivoire. Dans le cas du candomblé, le
discours prone un retour a la Tradition et aux racines africaines du candomblé
tandis que la pratique rend compte chaque jour des liens indissociables entre
le candomblé et le christianisme et ceci pas seulement dans les maisons de
nation ketu. En effet, dans une des maisons les plus anciennes de nation jeje',
le jeu divinatoire permettant de désigner la nouvelle dirigeante, a été effectué
en 2002, le jour de la Féte-Dieu. Ce jour-la, les quatre plus anciennes
maisons du candomblé bahianais étaient en pleine effervescence liturgique.
Le candomblé bahianais est bien une création singuliére du Nouveau Monde
sortie en premier chef des entrailles du catholicisme, grice a une élite
sacerdotale laique d’anciens esclaves.

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

AUGE, Marc (1975) : Théorie des pouvoirs et idéologie, une étude de cas en
Cote d’Ivoire, Paris, éd. Hermann.

Idem (1982) : Le génie du paganisme, Paris, éd. Gallimard.
Idem (1988) : Le Dieu Objet, Paris, éd. Flammarion.

BASTIDE, Roger (1958): Le candomblé de Bahia (rite nagé), Paris, éd.
Mouton.

Idem (1960): Les religions africaines au Brésil : contribution a une
sociologie des interpénétrations de civilisation, Paris, éd. PUF.

BOURDIEU, Pierre (1980) : Le sens pratique, Paris, éd. Minuit.

DUMONT, Louis (1983) : Essai sur [l’individualisme, Paris, éd. Seuil, Coll.
Esprit.

GRUZINSKI, Serge (1996) : «La féte Dieu a Mexico au temps de la nouvelle
Espagne», (in) MOLINIER, A. (ed), Le corps de Dieu en fétes, Paris, éd. Cerf,
p. 137-157

Idem (1999) : La pensée métisse, Paris, éd. Fayard.

MARY, André (2000) : Le bricolage africain des héros chrétiens, Paris, éd.
Cerf.

! Terreiro du Bogum situé dans le quartier Engenho da Federagdo.



Le masque syncrétique en question 123

MOLINIER, Antoinette (1996) : Le corps de Dieu en fétes, Paris, éd. Cerf,
270p..

SANTOS, J. (1995) : O dono da terra, o caboclo nos candomblés da Bahia,
Salvador, ed. Sarah Letras.

SoLis, P. R. (1996) : «Féte-Dieu, féte du “toro”. Sous le signe de la mort
sacrificielle», (in) MOLINIER, A. (éd), Le corps de Dieu en fétes, Paris, éd.
Cerf, p. 83-114.

TALL, Emmanuelle Kadya (2002) : «Comment se construit et s’invente une
tradition religieuse. L’exemple du candomblé de Bahiay, Cahiers d’Etudes
Africaines, 167, XLII-3, Paris, éd. EHESS, P. 441-461.

VERGER, Pierre (1957) : «Notes sur le culte des orisa et vodun a Bahia, la
baie de tous les Saints au Brésil et a 1’ancienne Cote des Esclaves en
Afriquey, Dakar, Dossier de I'IFAN n° 51.



